
                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

68                                          https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

  تجلًيات النزعة الإنسانية في الفكر الإعتزالي (اللطف الإلهي نموذجا) 
 Dr.mariam.k@su.edu.ly        مريم خليفة المبروك د. 

ليبيا.  –أستاذ مشارك بقسم الفلسفة، كلية الاداب، جامعة سرت   

 
"Manifestations of Humanistic Tendencies in Muʿtazilite Thought: Divine Grace as a Model"  

Maryam Khalifa Al-Mabrouk -                     Dr.mariam.k@su.edu.ly  

Department of Philosophy, Faculty of Arts, Sirte University, Libya  

Abstract  Keywords 
This research examines the manifestations of humanism in Mu'tazilite 
thought, specifically through the concept of divine grace, a fundamental 
element revealing their humanistic leanings. They believe that God 
provides humanity with the means to guidance without compelling 
obedience. This concept rests on the centrality of humanity as rational 
beings capable of choice, making grace a divine aid that helps 
individuals choose obedience and avoid disobedience. Grace is linked to 
divine justice, which, according to their understanding, necessitates 
acting in the best interest of humanity. Reason, the sending of 
messengers, and divine laws are among the most prominent 
manifestations of this grace, confirming that the relationship between 
God and humanity reflects a rational, humanistic perspective. The 
research is structured around several themes: the first clarifies the 
concept of divine grace; the second explains the origin of divine justice; 
the third analyzes the idea of the necessity of divine grace; and the fourth 
explores the manifestations of divine grace. The research concludes with 
a set of findings. 

Divine grace, 
divine justice, 
necessity of 
grace, 
manifestations 
of divine grace.  
 

  

  ص الملخّ    المفتاحية الكلمات

  اللطف الإلهي، 
العدل الإلهي،   

وجوب اللطف،  
مظاهر اللطف  

  لإلهي. ا
  

والذي يمثل    اللطف الإلهيتناول هذا البحث تجليات النزعة الإنسانية في الفكر الاعتزالي، وذلك من خلال مفهوم  
أن   دون  الهداية  على  يعينه  ما  للإنسان  يهيّئ  تعالى  أن الله  يرون  إذ  الإنسانيّة،  نزعتهم  عن  يكشف  أساسيًا  عنصراً 
يكرهه على الطاعة. ويرتكز هذا المفهوم على محورية الإنسان بوصفه كائنًا عاقلاً قادراً على الاختيار، مما يجعل اللطف  

  وفق تصورهم - عوʭً إلهيًا يعين الإنسان على اختيار الطاعة وترك المعصية، ويرتبط اللطف ʪلعدل الإلهي الذي يقتضي
فعل الأصلح للإنسان، ويعدّ العقل وإرسال الرسل والشرائع من أبرز مظاهر هذا اللطف، والتي تؤكّد أن العلاقة    -

 الأول: مفهوم اللطف الإلهي وأوضح  بين الله والإنسان تعكس رؤية عقلانية إنسانية. وذلك من خلال عدة محاور بينّ 
اللطف   مظاهر  تجليات  الرابع:  واستعرض  الإلهي،  اللطف  فكرة وجوب  الثالث:  الإلهي، وحللّ  العدل  أصل  الثاني: 

  الإلهي، وتوصل البحث إلى مجموعة من النتائج. 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

69                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

  المقدمة : 

الفكر الاعتزالي،   اللطف الإلهي مكانة محوريةّ في  مفهوم  يحتلّ 
النزعة الإنسانيّة   فيها  تتجلّى  التي  المسائل  أهم  يمثّل إحدى  إذ 
يقوم هذا المفهوم على أن الله، بحكم عدله وحكمته،   لديهم. 
اختيار   على  يعينه  ما  والظروف  الدواعي  من  للإنسان  يهيّئ 
الطاعة وترك المعصية، من غير أن يكُرهه أو يسلبه حريّتّه. وهو  

  بذلك يجمع بين العناية الإلهية وكرامة الإنسان ومسؤوليته. 

المعتزلة   صاغ  الإلهي،  ʪلعدل  العميق  إيماĔم  من  وانطلاقاً 
بتفصيل   معالمه  وبيًنوا  الإلهي،  الطف  عن  مفهومهم  نظريتهم 
الله   علاقة  في  الإنسانية  للنزعة  واضحة  تجلًيات  يعكس 
ʪلإنسان، فاƅ سبحانه وتعالى مريداً لهداية الإنسان، فبعد أن  
خلقه كائناً مكلفاً مسؤولاً، وركًب فيه حب الشهوات والنزوع  

لم يتركه سبحانه وتعالى  -للقبائح، فضلاً عن اغواء الشيطان له
هملا دون عناية ولطف، بل مدّ له العون والتوفيق والهداية، ولم  
إذا   أنه  يعلم  مما  الألطاف  من  شيئاً  يدخر سبحانه عن خلًقه 
فعله đم لأتوا التوبة والطاعة. لذا تجلًي النزًعة الإنسانية لمفهوم  
اللطف ومظاهره حول الإنسان؛ فالمعتزلة يجعلون الإنسان مركز  
التكليف، ويعتبرون أنّ الله يوفرّ له سُبل الهداية لأنهّ كائن قادر  

وهذا يستوجب إكمال العقل والإقدار    على الفهم والاختيار.
وتقوية   الخير،  لفعل  الدواعي  وتقوية  والاستطاعة،  الفعل  على 
الصوارف عن فعل الشر، وايضا إرسال الرسل، وإنزال الشرائع  
وترك   الطاعة  لاختيار  المكلف  أمام  والأسباب  العلل  وإزاحة 
غير   عون  هو  بل   ،ʮًقهر فعلاً  ليس  الإلهي  فاللطف  المعصية. 
رؤية   يعكس  وهذا  العاقلة.  الإنسان  طبيعة  يوافق  مباشر 
ومسؤولاً،   وعاقلاً  حرčا  فاعلاً  الإنسان  تجعل  إنسانيّة  عقلانية 

 وتُبرز عدل الله ورحمته وحكمته. 

  ويمكن أن نصوغ أهمية البحث والهدف منه في أنه: 

عن   تكشف  جادة،  تساؤلات  عن  الإجابة  إلى  يسعى  أولاً: 
الإلهي،   اللطف  نظرية  الكلامية حول  المعتزلة ومقاصدهم  آراء 
صورته   في  وتقديمه  الإعتزالي  المذهب  عن  اللثام  إماطة  ʬنياً: 
اللطف   حول  وآرائهم  المعتزلة  نصوص  خلال  من  الإسلامية 
المذهبية   والالتزامات  خصومهم،  آراء  عن  بعيداً  الإلهي، 
الإلهي   اللطف  مفهوم  على  الضوء  تسليط  وʬلثاً:  المتعصبة، 
النزعة   عن  الكشف  ثم  ومن  مظاهرها،  أهم  وبيان  ووجوبه، 

  الإنسانية التفاؤلية التي تسود بنائهم الفكري الكلامي. 

  : من هنا فإن الإشكالية التي يطرحها البحث هي

عند    الإنسانية  النزعة  تجليات  الإلهي  اللطف  يعكس  هل 
  المعتزلة، ويتفرع عن هذه الإشكالية تساؤلات عدة منها: 

اختيار   -  له Ϧثير في الجاء الفاعل على  اللطف الإلهي  هل 
 الطاعة أم لا؟ 

 ماذا يعني المعتزلة بفكرة الوجوب الإلهي؟ - 
اللطف   -  لمظاهر  الإنسانية  النزعة  تجليات  أهم  هي  ما 

  الإلهي؟

التحليلي لعرض  وقد اعتمدʭ في هذه الدراسة على المنهج   :
مع   وتحليلها،  الإلهي  اللطف  بنظرية  المتصلة  المعتزلة  آراء  كافة 

  الالتزام ʪلموضوعية ʪعتبارها شرط أساسي للدراسة العملية. 

والهدف   البحث  مقدمة وأهمية  على  اشتملت  فقد  أما خطة: 
منه والإشكالية المراد دراستها كما تضمنت المحاور التالية: أولاً:  
القول   أصل  الإلهي  العدل  ʬنيا:  الإلهي.      اللطف  مفهوم 

المعتزلة  عند  رابعاً:    .ʪللطف  الإلهي.    اللطف  وجوب  ʬلثاً: 
  مظاهر تجليات اللطف الإلهي. 

  وخاتمة تضمنت أهم النتائج. 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

70                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

  أولاً: مفهوم اللطف الإلهي  

الضروري       من  نرى  الدراسة،  إشكالية  في  الخوض  قبل 
اللغة:   تتفق  حيث  استجلاء وتحديد مفهوم اللطف الإلهي في 

واللين   الرفق  đا  يراد  لغة  اللطف  أن  على  المعاجم  أغلب 
والتحفي والبر والملاطفة والتكرمة، فيحدد ابن منظور في لسان  
العرب اللطف بقوله: "اللطف: التكرمة والبر والتحفيّ، لطف  
(ابن    "  .... به  بره  بكذا  وألطفه  أتحفته.  وألطفته:  لُطفاً  به 

مختار  316-ه1414-منظور في  اللطف  ورد  كما   ،(
إليك مرادك   أوصل  القاموس: "لطف: رفق، ولطف الله لك: 

  ). 551-د.ت-بلطف" (الزاوي

وقد ورد وصف الله سبحانه وتعالى ʪللطيف بمعنى:    
برفق   إليهم  المنافع  ϵيصال  خلقه  إلى  والحسن  بعباده  "البر 

)،  551د.ت.  -ولطف بخفاʮ   المور ودقائقها...".  (الزاوي
تعالى   بِعِبَادِهِ يقول  لَطِيفٌ   ُ َّɍا     :الأية الشورى  (سورة 

). بمعنى الإحسان إلى عباده والرفق đم والتوفيق إلى ما فيه  19
  ).853-2005-صلاحهم ونفعهم. (الفيروز أʪدي 

والتحفي   والبر  الرفق  حول  اللطف  اللغوي  المعنى  يدور  وđذا 
  والتكرمة والتوفيق والهداية. 

المعتزلة:   الفعل  أما في اصطلاح  فاللطف عموماً صفة تلحق 
عند   به  ويقصد  الإلهينّ.  والعدل  الحكمة  من  انطلاقاً  الإلهي؛ 
لمساعدة   والهداية  التوفيق  أو  والعون  التيسير  من  نوع  المعتزلة 
الإنسان ليفعل الخير ويبتعد عن الشر، وذلك بتهيئة الظروف  

  المناسبة لذلك. 

فاƅ سبحانه وتعالى قد كلف الإنسان ʪلطاعة ليثاب على ما  
وترك   وإتياĔا،  الطاعة  اختيار  في  ومشقة  تعب  من  به  يلحق 
المعصية واجتناđا، ولطف به في ēيئة دواعي الترغيب المتعددة  

بدواعي   المعاصي  من  رهبه  البشرية، كما  الطبيعة  تنوع  بحسب 
  الصوارف لترك المعصية. 

من      ʪلعديد  اللطف  في  رأيهم  على  المعتزلة  استشهد  وقد 
الآʮت التي تتحدث عن لطف الله ورحمته وعنايته ʪلعباد؛ مثل  

تعالى:   الشَّيْطاَنَ  قوله  وَرَحمْتَُهُ لاتََّـبـَعْتُمُ  عَلَيْكُمْ   ِّɍا فَضْلُ  وَلَوْلاَ 
قلَِيلاً  الآية:  إِلاَّ  النساء  لهذه  83(سورة  الحقيقي  والمغزى   ،(

الإنسان   لاتبع  اللطف  أي  ورحمته  الله  فضل  لولا  أنه  الآية 
تعالى:   قوله  وأيضاً  أمَُّةً    الشيطان.  النَّاسُ  يَكُونَ  أنَ  وَلَوْلاَ 

فَضَّةٍ   مِّن  سُقُفًا  لبُِـيُوēِِمْ  ʪِلرَّحمَْنِ  يَكْفُرُ  لِمَن  لجَعََلْنَا    وَاحِدَةً 
الآية:   الزخرف  الله  32(سورة  أن  الآية  هذه  ومغزى   ،  (

لأن   الكفر،  على  واحدة  أمة  العباد  يجعل  لم  وتعالى  سبحانه 
عدم وقوع ما تعلقت به المشيئة يدل على إرادته لما خلافة ،  

الجبار (عبد  بعباده.  ورحمة  لطف  ذلك  - م1962-وفي 
190-195.(  

من   فلابد  صحيحاً  فهماً  المعتزلة  عند  اللطف  يفهم  ولكي 
بينهما:  الخلط  في  الوقوع  لتفادي  رئيسيين  نوعين    استيعاب 

المقرًب: اللطف  العبد    الأول  يقرّب  الذي  اللطف  به  ويراد 
هنا أي   أن يكون  دون  المعصية  البعد عن  للطاعة ويبعده كل 
تعريفه   في  ذلك  الجبار  عبد  القاضي  ويبًين  الإلجاء  من  نوع 
للطف قائلا: "اللطف: ϥنه كل ما يختار المرء عنده الواجب،  
ويتجنب القبيح، أو ما يكون عنده أقرب إلى اختيار الواجب  

- أو ترك القبيح مع تمكنه من الفعل في الحالتين". (عبد الجبار
عليها  1591-م1965 يقوم  التي  الأساسية  فالفكرة   .(

الى لو لم يجُْر هذا اللطف،  اللطف المقرًب تتمثل في أنّ الله تع 
قائمة   المعصية  وترك  الطاعة  اختيار  المكلًف على  لبقيت قدرة 
يهيئ   بلطفه،  تعالى  أن الله  ذلك  الغاية من  الأحوال،  في كل 

الله (حب  المعصية.  عن  ويبعده  للطاعة،  يقربه  - للعبد 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

71                                        https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

المحصًل:).  13-م2023 اللطف  فعل    الثاني  به كل  ويراد 
من   بوجوده  المكلًف  يتمكن  بحيث  وتعالى  سبحانه  يفعله الله 
إتيان الطاعة اختيارا عند   تحقيق الطاعة، ولا يستطيع المكلًف 
بفعل الطاعة سمُي توفيقاً، وإذا   عدمه، فإذا كان الفعل متعلقا 
تعلق بترك المعصية سمُي عصمة، وهذا عند النظر إلى مرحلة ما  
بعد تحقق الطاعة من المكلًف، إذ بعد وقوعها ينسب حصولها  

  إلى لطف الله تعالى. 

يدور كل من اللطف المقرًب والمحصًل حول    وبناء على هذا    
من   أو  اللطف  مع  الطاعة  أداء  على  المكلًف  قدرة  إمكانية 
الطاعة   لأن  المسمى  đذا  المحصًل  اللطف  عُبرّ عن  دونه، وقد 
تتحقق ʪلفعل بسببه، لذلك اشترط فيه قيد تحقق الطاعة من  
طاعة كان   من  المكلًف  من  صدر  ما  أن  إلى  للإشارة  العبد 
مرتبطا đذا اللطف. أما في اللطف المقرًب فلم يؤخذ قيد تحقق  
الطاعة من المكلف للإشارة إلى أن الطاعة ليست متوقفة على  
حصول اللطف، بل أن دوره يقتصر على ēيئة المكلف وتحفيزه   

أكثر،   لا  الطاعة  الفكرةنحو  ϥن    ولتقريب  نقول  عندما   :
إنً   نقول  ، ثم  وطاعتهم  له  العباد  عبادة  هو  تعالى  غرض الله 
تعُدً   الأنبياء  بعثة  أنً  ذلك  فمعنى   ، الغرض  هذا  تحقق  النبوًة 
أما إذا قلنا ϥن   لطفآ محصّلآ ʪلنسبّة لمن تحقق فيهم الطاعة، 
العباد قادرون على طاعة الله تعالى من دون بعثة الأنبياء، لكن  
تحقق   نلاحظ  أن  دون  الطاعة،  تحقيق  من  تقرđًم  البعثة  هذه 

الله حب   ).  ًʪًمقر لطفآ  يعًد  هذا  ،فإن  بعد  منهم  - الطاعة 
  ). 14-13 -م2023

يمكن أن نستخلص أمرين هامين من تعريف اللطف كما        
المعتزلة،   نوعاً  أولهما يورده  ϥنه  اللطف  يوصف  أن  يمكن  لا   :

من الإلجاء أو الجبر المفروض على المكلًف، بقدر ما هو تذكير  
يفعلها   المكلًف  أن  وتعالى  سبحانه  الله  يعلم  لطاعة  دافع  أو 

  دون أن تخرج عن متناول قدرته وحريته في  

للإنسان   يعرضان  والعصمة  التوفيق  من  نوع  هو  أي  الفعل، 
ترك   أو  اطاعة،  لإتيان  المختارة  الحرة  إرادته  تعمده  حين 

  المعصية. 

هنا  أو    من  للطف،  انتقادهم  خصومهم  على  المعتزلة  أنكر 
فلا   واختياره، ومن ثم  العبد  يقرًون بحرية  لا  طالما  فيه  الخوض 

ʪلجبر.   الاعتقاد  مع  اللطف  لنظرية  الغرض  وʬنيهمامجال   :
وتقوية   الطاعة،  لفعل  الدواعي  تقوية  هو  اللطف  من  العام 
الصوارف لترك المعصية، أي التهيئة الظروف وإزاحة العلة أمام  

  المكلف ليكون أقرب إلى إتيان الفعل من غير ان يجبر عليه. 

التالي  السؤال  نود طرح  السياق  هذا  اللطف  وفي  إذا كان   :
بينه وبين التمكين إذن؟   عند المعتزلة đذه الكيفية، فما الفرق 
لأن   المعتزلة،  عند  التمكين  معنى  عن  اللطف  معنى  يفترق 
التمكين من الشيء قد يكون تمكين لخلافة، بمعنى أن التمكين  
أو   الخير  فعل  من  الإنسان  وضده، كتمكين  الشيء  يشمل 

  الشر، أما اللطف فهو تمكين لفعل الخير فقط. 

لأجل هذا اقتصر اللطف عند المعتزلة على الأمور الدينية فقط  
ما   أقرب  المكلًف  فيها  يكون  التي  للأفعال  خصصوه  لأĔم 
يكون إلى فعل الطاعة للاستحقاق الثواب. واعتبروا الكثير من  
لأن    ، اللطف  من مظاهر  مظهراً  والتكاليف   الإلهية  الأفعال 
هذه الأوامر قد روعي فيها الحكمة والمصلحة، فهي لا تكون  

(الجليند أو وسيلة محمودة فقط  لغاية  -332-م2006-إلا 
333 .(  

  ʬنيا: العدل الإلهي أصل القول ʪللطف عند المعتزلة 

قد لا يختلف اثنان على أنه من غير المعقول، بل من    



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

72                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

المعتزلة بمعزل   الصعوبة بمكان الحديث عن اللطف الإلهي عند 
عن استدعاء مفهوم العدل الإلهي الذي يعد من أهم أصولهم  
ʪللطف   القول  وأصل  أساس  هو  الإلهي  فالعدل  الخمسة، 

من    عندهم. صفة  العدل  لأن  بينهما،  الوثيقة  للصلة  وذلك 
صفات الله تعالى، وبمقتضى هذه الصفة يجب أن ننفي الظلم  

  والتعسف والشر عنه تعالى فكل ما يصدر عنه خير. 

هو كل فعل حسن يفعله  فالعدل في اصطلاح المعتزلة        
وأفعاله كلها   عادل،  تعالى   ƅفا غيره،  به  لينتفع  الفاعل، 
حسنة، بمعنى أنه لا يفعل القبيح ولا يختاره، وهذا ما يشير إليه  
القاضي عبد الجبار بقوله: "وإذ وصفنا القديم تعالى ϥنه حكيم  
عدل، فالمراد به أنهّ لا يفعل القبيح ولا يختاره، ولا يخُلُ بما هو  

- م1965-واجب عليه، وأن أفعاله كلها حسنة" (عبد الجبار
124   .(  

عنه    عبرً  ما  هذا  تعريف    الشهرستاني  وأيضا  في 
الحكمة   من  العقل  يقتضيه  ما  هو  بقوله:  المعتزلة  عند  العدل 
فالعقل   والمصلحة،  الصواب  وجه  على  الفعل  لإصدار  وهو 
الله   من  الصادرة  الأفعال  جميع  تكون  أن  نظرهم  في  يقتضي 
وجه   وعلى  الحكمة  بمقتضى  المكلف  ʪلإنسان  والمتعلقة 
نزعتهم   ʪلتأكيد  يظهر  للعدل  الخاص  الفهم  وهذا  المصلحة، 
الأشاعرة: " الله   لدى  العدل  بمفهوم  قارʭها  ما  إذا  الأخلاقية 
تعالى متصرف في مُلكه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، فالعدل  
المشيئة   بمقتضى  الملك  في  والتصرف  موضعه  الشيء  وضع 

  ). 52- م1975 –والعلم" (الشهرستاني  

في     والأشاعرة  المعتزلة  بين  الإختلاف  هذا  يعُد 
فهمهما لمفهوم العدل أساس كلً ما تلا من خلافات بينهما،  
العدل   إطار  في  ʪلإنسان  المتعلقة  الله  أفعال  المعتزلة  فسّر  إذ 
به وهو   العقل ويحكم  يدركه  ما  مع  ينسجم  بما  أي  والحكمة، 

ينسجم   ففسًروا تلك الأفعال بما  أما الأشاعرة  توجه أخلاقي، 
  مع القداسة الواجبة ƅ وهو اتجاه ديني خالص. 

هذا   عن    لأجل  الله  تنزيه  العدل  بمبدأ  المعتزلة  أراد 
ولأن   حكمه،  في  يجور  ولا  حسنة،  أفعاله كلها  وأن  الظلم، 
والإنسان،   الله  بين  علاقة  تحكم  التي  الفضائل  رأس  العدل 
حكمة   تحقيق  إلى  ēدف  وتعالى  سبحانه  أفعاله  فجعلوا 
والهدف   أفعاله،  وعن  تعالى  عنه  العبث  لنفي  غاية،  وتحصيل 
من ذلك بيان الغاʮت الحميدة والحكمة منها التي تظهر للناس  

  في صور مختلفة. 

تصبح    وبمقتضى   وتعالى  سبحانه  وعدله  حكمته 
لأن   هادفة،  وأغراض  غاʮت،  لتحقيق  متجهة  تعالى  أفعاله 
الله   تعالى  ʪلعبث،  يوصف  والغاية  الغرض  من  الخالي  الفعل 
سبحانه عن ذلك، غير أن الغاية والغرض لا يعودان إليه، لأنه  
غني على الإطلاق، وإنما يعودان إلى صلاح العباد ونغفهم بما  

  ). 398-م1931 –في ذلك جميع الألطاف. (الشهرستاني  

  ʬلثا: وجوب اللطف الإلهي 

نقطة خلاف بين     اللطف  أʬرت فكرة وجوب  لقد 
يدور حول   بغداد، ومدار هذا الخلاف  البصرة ومعتزلة  معتزلة 
اللطف   فعل  كلّف 

ُ
الم على  يجب  هل  التالي:  السؤال  إجابة 

الفكرة   المعتزلة حول هذه  إجاʪت  تباينت  أم لا؟    ʪلمكلّف 
أبو   و  الجبائي  علي  أبو  مقدمتهم  وفي  البصريون  ذهب  فقد 
من خلال   إلا  تتحقق  لا  الناس  هداية  أن  إلى  الجبائي  هاشم 
اهتمامهم،   وأولوها  الوجوب  بفكرة  فتمسكوا  الإلهي،  اللطف 
ولقد حكى أبو الحسن الأشعري عن رأي أبو علي الجبائي في  
هذه المسألة بقوله: "كان أبو علي الجبائي يرى في هذه المسألة  

دين أصلح لهم في  ما هو  بعباده  فعل  ولو كان في  أن الله  هم، 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

73                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

معلومه شيء يؤمنون به أو يصلحون عنده ، ثم لم يفعله لكان  
مريداً لفسادهم، غير أنه يقدر أن يفعل بعباده  ما لو فعله đم  

(الأشعري  "...ًʪثوا فيزيدهم  طاعة    - م1990  - ازدادوا 
314 .(  

وجوب        يرى  الجبائي  علي  أبو  أن  النص  هذا  من  يتبين 
اللطف من جهة كونه وسيلة ضرورية لهداية الناس وفعل ما هو  
إما   الغرض،  استكمال  ʪب  من  هنا  فالوجوب  đم،  أصلح 
اثبات قدر زائد يمكن أن يزداد به الطاعة لمضاعفة الثواب، لا  
التفضل   مظاهر  من  يعد  بل  الوجوب،  دائرة  في  يدخل 

  والإحسان الإلهي، دون أن يكون ملزماً به. 

الجبائي     هاشم  أبو  ابنه  ذهب  الرأي  هذا  مثل  وإلى 
إلى القول بوجوب اللطف، لاعتقاده ϥن سبحانه وتعالى لو لم  
أو   يعاتبهم  أو  يلومهم  أن  منه  لما حسن  عباده  ببعض  يلطف 
يذمهم على فعل المعصية، وكذلك في حال استفزه في فعل ما  

  كلف به أو أمره ʪلقبيح فإنه لا يذم ولا يعاقب. 

هاشم،     أبو  رأي  الجبار  عبد  القاضي  يخالف  وهنا 
لفعله   مستحق  الذم  أما  فقط،  العقوبة  تسقط  فقط  قائلاً: 
مجرد   عليه  يترتب  بل  يسقط،  فلا  به  المسبق  العلم  مع  القبيح 

الجبار (عبد  به.  التكليف  في  النظر  بغض  القبيح  - فعل 
  ).75-74-م1962

وجوب     على  البصرة  معتزلة  اتفاق  من  الرغم  وعلى 
اللطف، إلا أĔم اختلفوا في حال وجوبه، فذهب غالبيتهم إلى  
اكتفى   بينما  الجبائي،  هاشم  وابنه  حال كعلي  في كل  وجوبه 

  البعض إلى وجوبه في بعض الأحوال وليس كلها. 

حين بن    في  بشر  رأسهم  وعلى  بغداد  معتزلة  بعض  رفض 
ϥن   لاعتقادهم  الهداية  الله  تلزم  التي  الوجوب  فكرة  المعتمر 

الفعل الإلهي فعل اختياري، يمنح اللطف لمن يشاء ويمنعه عمن  
  يشاء، وإنه لا وجوب في منح هذا اللطف أصلاً. 

ــذا   وقد استند بشر بن المعتمر في رفضه لمبدأ الوجوب على  هـ
الفعل الإلهي اختياري قادر على لطيفة لو فعلها بمن علم   أن 
لما   تعالى  اللطف واجبآ على الله  أنه لا يؤمن لآمن، ولو كان 
والعقاب   الثواب  ʪنتقاء  يقضي  وذلك  العالم كافر،  في  بقي 

  ). 65-64-م1925-(الخياط

البصرة قول بشر بن المعتمر هذا وʭظرته    أنكرت معتزلة  وقد 
حتى   لذاته،  بلطف  ليس  اللطف  ϥن  ذلك  في  وحجتهم  فيه 
تقترن من   لقرائن  لطفاً  يكون  وإنما  الطاعة،  فعل  المكلف  يلزم 
أحوال المكلّف، فإذا كان مائلً إلى الدين تكون تلك الأفعال  
له، وإذا كان ʭفراً عن الدين لم تكن تلك الأفعال لطفاً   لطفاً 
له، من أجل هذا اختلفت ألطاف الشرع كالعبادات الشرعية  
الأنبياء عليهم   اختلفت شرائع  الأوقات والمكلفين، كذلك  في 

  ). 169-م2016-السلام (الكساسبة 

انتقد القاضي عبد الجبار بشر بن المعتمر في    كذلك   
وأتباعه   بشر  يُسمى  وكان  المغني،  من كتابه  متفرقة  مواضع 
لقولهم:   يرجع  التسمية  هذه  في  والسبب  اللطف،  ϥصحاب 
"أن في مقدوره تعالى ما لو فعله ʪلكافر لآمن عنده، لكنه لم  
سميناهم   ولذلك  ومكن.  العلة  أزاح  قد  لأن  ذلك،  يفعل 
وإن   ننفيه،  ما  تعالى  مقدور الله  لإثباēم في  اللطف  أصحاب 
كنا نحن نثبت اللطف واجباً وداخلاً في الوجوب، وهم ينفون  

الجبار (عبد  أن  200-م1962-ذلك"  ذلك  في  وعلتهم   .(
اللطف لو وجب على الله سبحانه وتعالى، لكان لا يوجد في  

  هذا العالم عاصي.  

لم يقف عند هذا الحد، إذ يواصل القاضي عبد الجبار    والأمر  



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

74                                          https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

نقده بشر بن المعتمر قائلاً: "فأما عندʭ، فإن الأمر بخلاف ما  
في   يكون  أن  يمنع  ليس  إذ  وأصحابه؛  المعتمر  بن  بشر  يقوله 
بعض   فعل  إن  أنه  حاله  من  تعالى  الله  يعلم  من  المكلفين 
يكون   أو  القبيح،  ويتجنب  الواجب  يختار  ذلك  عند  الأفعال 

  ).352-م1986- أقرب إلى ذلك ..." (عبد الجبار 

النقد يسجل القاضي عبد الجبار موقفاً معتدلا جديداً    وđذا 
مع   فيه  الذي أختلف  فبالقدر  الوجوب على الله،  حول فكرة 
أيضا   رفض  فقد  بغداد،  معتزلة  من  وأتباعه  المعتمر  بن  بشر 
بصورة   الله  على  اللطف  أوجبوا  الذين  البصرة  معتزلة  موقف 
اللطف أكثر ضبطآ، فوضع   مطلقة، وقد قدم بديلا نظرʮً في 
تصورا واضحا لمعنى اللطف مبينآ أنه: كل يجعل الانسان يختار  
عنده الواجب ويتجنب القبيح أو ما يقربه من اختيار الواجب  
وجود   سواء  الحالتين،  الفعل في  من  تمكينه  ما  القبيح  ترك  أو 

  الفعل أو لم يوجد. 

شيوخهم   أن  في  المعتزلة  وشيوخ  القاضي  بين  الفرق  ولبيان 
أطلقوا القول بوجوب اللطف بينما قيّده القاضي عبد الجبار،  
مقدماً   يكون  أن  إما  يقتضي:  القاضي  عند  اللطف  فقوام 

:  ولتوضيح ذلك: الأولللتكليف أو مقارʭً له أو متأخراً عنه  
ما كان متقدماً على التكليف، وهذا لا يجب على الله سبحانه  

كذلك الحال في  وتعالى، والسبب كان لإزاحة علة التكليف،  
ما يكون مقارʭً للتكليف، وهذا غير واجب على الله،    الثاني:

التمكين.   مجرى  يجري  لأنه  الثالث:والسبب  يكون    أما  ما 
(عبد   الله  على  يجب  الذي  هو  وهذا  التكليف،  عن  متأخراً 

  ). 521-520م، 1996الجبار، 

هذا    على  شروطاً    وبناءً  الجبار  عبد  القاضي  وضع 
منها   الواجب،  ʪلفعل للطف  يتعلق  الفعل  ما  يكون  : كأن 

اللطف من   لأن  الفعل حسناً  يكون  لا معدوماً، وأن  موجوداً 

أفعاله   لأن  القبح،  صيغة  عنه  تنتفي  أن  يجب  وđذا  فعل الله 
إلى حد   ʪلعبد  اللطف  يصل  ألا  أيضاً  سبحانه كلها حسنة، 
أساس   هو  الذي  الاختيار  ينتفي  ذلك  لن  والاضطرار  الإلجاء 

  التكليف. 

فأهمها   المكلًف،  المتعلقة  الشروط  يكون  أما  أن   :
المكلًف عالماً بحقيقة اللطف، وʪلفعل الذي يعد لطفاً له، وما  
وتفصيل،   جملة  فيه  ʪلملطوف  تعلقه  يعلم  أي  تعلق،  بينهما 
العلاقة   هذه  المكلًف، وتختلف  الفعل وحال  بين  وجود علاقة 
في   لطفاً  المرض  الإنسان  يعتبر  فمثلاً  المكلًف،  حال  بحسب 
وقلة   المريض  قلق  من  يلاحظه  لما  القبيح  وترك  الواجب  فعل 
تحمله الألم الذي يعد يسيراً إذا قورن بعذاب الآخرة، ومن هنا  

(الجليند اللطف  مقصود  هو  الذي  الاعتبار  - مϩ-2010تي 
334 .(  

اللطف الإلهي     وفي ختام الحديث عن فكرة وجوب 
تحظ   لم  الفكرة  هذه  أن  إلى  الإشارة  من  لابدّ  المعتزلة،  عند 
الذين   الأشاعرة  وتحديداً  المتكلمين،  أوساط  في  واسع  بقبول 
رفضوا الفكرة من حيث الأصل، ونفوا جواز أي وجوب عقلي  
على الله سبحانه وتعالى سواء في اللطف أو غيره انطلاقاً من  
الحسن   واعتبار  العقليين،  والتقبيح  للتحسين  الرافض  موقفهم 
والقبيح أمور متلقاه من الشرع لا دخل للعقل فيها فالحسن ما  
حسنه الشرع وجازه وسوغه، والقبح ما قبحه الشرع وĔى عنه  

  ). 47-م2000-(الباقلاني 

جانب   إلى  الله    هذا  أفعال  تعليل  لفكرة  رفضهم 
الألوهية   لمقام   ًʭصو وذلك  غرض  أو  بغاية  وتعالى  سبحانه 
وتنزيه الله عن أن يكون فعل مضطراً إليه أو متأثر بشيء خارج  
عنه، فاƅ فاعل ʪلاختيار لا ʪلاضطرار ويقرر (الجويني) هذا  
تعلل   لا  وتعالى  سبحانه  القديم  أفعال  أن   " بقوله:  المعنى 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

75                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

ϥغراض، ويبطل فيها القول: إنما خلق الخلق، وأبدع العالم لنفع  
(الجويني  ضرر..."  دفع  فأفعاله  619-م1969- أو   .(

حكمته   ووفق  الأزلي  علمه  وفق  على  واضعة  وتعالى  سبحانه 
من   ذلك  وغير  عقلي،  وجوب  أي  عن  واستقلالها  ومشيئته. 

  الأدلة التي لا يتسع المقام لعرضها هنا ʪلتفصيل. 

وتظل فكرة وجوب اللطف نقطة خلافية بين الفرق الكلامية،  
تعكس أصل اختلاف فهم العلاقة بين العقل والنقل، أو بين  

  اللطف والحكمة الإلهية. 

فمن الإنصاف رفع الاēام عن المعتزلة وتبرئتهم مما    ومع ذلك 
اللطف لا يعني   فقولهم بوجوب  المسألة،  إليهم في هذه  نسب 

لأĔم يقصدون  -حاشا ƅ  –مطلقاً تطاولا على الذات الإلهية  
تقتضيه   ما  وهو  خاصاً،  معنى  ولهذا  العقلي  ʪلوجوب  هنا 
الظاهر لوجوب الحتمي   الحكمة والعدل الإلهيين، وليس المعنى 

  والإلزامي، وهذا ما لم يدركه خصومهم

  رابعاً: تجليات اللطف الإلهي عند المعتزلة 

- كما سبقت الإشارة-إن الحديث عن وجوب اللطف الإلهي
والتي   اللطف  هذا  تجليات  أهم  عن  أيضا  الحديث  يستوجب 

  تتمظهر في ثلاثة مظاهر رئيسية هي: 

العقل:   -1 وأوجب  إكمال  التكليف،  مقتضيات  أول  يعتبر 
الإلطاف، وأعظمها أهمية للإنسان المكلف عند المعتزلة، إذ لا  
سن   يبلغ  لم  الطفل  أو  واĐنون  العاقل كالصبي  لغير  تكليف 
الرشد لأنه يجب فيمن لزمه شيء أن يعلمه وأن يميز بينه وبين  
حتى   صفات،  من  به  اختص  ما  وجه  على  يعلم  وأن  غيره، 
إذا لم يعلم ذلك   أما  التحديد،  يصح منه أن يفعله على وجه 
ولم يتمكن من معرفته، فيصبح التكليف هنا بمنزلة التكليف بما  

).  وبما  236-م1965-لا يطاق ولا يقدر عليه (عبد الجبار

به   وخصه  ʪلعقل  الإنسان  أكمل  قد  وتعالى  سبحانه  أن الله 
  ، العقليات  و  الشرعيات  إدراك  ثم كلّفه  مخلوقاته،  سائر  عن 
يصبح   التي  المعرفة  إلى  المؤدي  النظر  فقد وجب على الإنسان 
واكتساب   والقبح  والحسن  والشرائع  الله  معرفة  على  قادراً  đا 
المعارف، وأداء الواجبات التي đا يتحقق الغرض من التكليف،  
قبله   النظر وحصول كما كان  بعد  فلن يستوي حال الإنسان 

 َهَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَـعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَـعْلَمُون    سورة الزمر)
والنظر  9الآية:   الاستدلال  الإنسان  على  وجب  ثم  ومن   ،(

بينً   المؤدي لخيره وصلاحه، وقد  الكشف  ليصل الإنسان إلى 
المكلف   فإن  العقل  "فأما  بقوله:  ذلك  الجبار  عبد  القاضي 
رد   وجوب  نحو  مما كلف،  الكثير  يعلم  به  لأن  إليه؛  يحتاج 
الوديعة وشكر المنعم، وقبح الظلم، وحسن الاحسان، ويتوصل  
مما طريقه الاستدلال،   به عقلاً  وسمعاً  به إلى بسائر ما كلف 
العقل،   وهو كامل  ألا  الأدلة  في  ينظر  أن  منه  يصح  لأنه 
...لأنه متى لم يكن عاقلا لم يصح أن يؤديها على الوجه الذي  

  ). 375-م1965-يستحق به الثواب والعقاب" (عبد الجبار

أن اهتمام المعتزلة ʪلعقل واعتباره الطريق الوحيد   وحقيقة الأمر 
النظرية في   العقل  للمعرفة، لم يكن منصبا على قيمته  للوصول 
اكتساب المعارف فحسب، بل كان موجها ʪلدرجة الأولى إلى  
فالمعتزلة   أخلاقيا،  وēذيب  الإنسان  توجيه  في  العملية  قيمته 
العملي   العقل  به  يقصدون  إنما  العقل،  عن  يتحدثون  حين 
ويربطون   الخلقية،  المسئوولية  أساس  يعُدً  الذي  الأخلاقي، 

  ). 68-67م، 1983مباشرة ʪلتكلًيف (صبحي، 

فاللطف الإلهي لازم عن التكليف، فإن الله تعالى خلق  وعليه  
الانسان على صفات لابد أن يكلًف بمقتضاها: إذ جعله حراً  
يكلف   فلا   ، ϵرادته  عنه  يمتنع  أو  الفعل  على  يقدم  مختاراً 
فلا   التكليف،  سقط  والاستطاعة  القدرة  زالت  فإذا  العاجز، 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

76                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

تكليف على المكره والمضطر، فمن شروط التكليف أن يكون  
والقدرة   كالعقل  التكليف  لمؤهلات  مستجمعاً  الانسان 
جانب   الى  هذا   ، والإرادة  الاختيار  وحرية  والاستطاعة 
يصاحب التكليف من مشقة، حتى يستطيع المكلّف الاختيار  
أن   ولطف  الله  عناية  اقتضت  لذا  الترك،  الفعل   دواعي  بين 
العلل،   وإزاحة  التمكين،  من  به  ما كلف  على  المكلّف  يعين 

    وخلق الإدارة، والوعد ʪلثواب على الفعل الحسن. 

فالتكليف هو السبيل الوحيد لاستحقاق الثواب.    لأجل هذا
الله   ثواب  استحقاق في  إلى  يصل  أن  المكلف  يستطيع  لا  إذ 
سبحانه   الله  لطف  عظيم  ومن  ʪللطف،  إلا  وتعالى  سبحانه 
وتعالى أن أقدر عباده على ما كلفهم به، وقوّى دواعيهم وأزاح  
... وهذا الإقدار يستوي فيه المؤمن والكافر، الفرق أن المؤمن  
فأمن، والكافر لم يحسن   لنفسه ووظف عقله  أحسن الاختيار 
الله   يكون  ولهذا  يؤمن،  فلم  الشقاوة  لنفسه  وأختار  الاختيار 

(الجليند بلطفه.  لهما  شاملاً  جميعاً،  عليهما  - متفضلاً 
  ).350-م2006

  ʬنياً: الشرعيات: 
ʪلعقل     يمكنه  لم  الإنسان،  هداية  مريداً  الله  لما كان 

فقط، وإن كان بمقتضى العقل يستطيع أن يميز الحسن والقبح،  
في   ألطاف  هي  حيث  من  ʪلشرعيات  أيضا  ألزمه  بل 
الطاعة   اختيار  إلى  أقرب  المكلف  يكون  عندها  إذ  العقليات، 
قبيح   هو  ما  تعالى  الله  بينّ  فلقد  الصالحة.  الأعمال  وأداء 
لكونه مفسدة، وأمرʪ ʭلابتعاد عنه   يقبح  أن  ʪلشرع، وعلّمنا 
لأجل قبحه، وليس من أجل الثواب، فليس الثواب هو الذي  
الثواب لا يقدح في وجوب   الترك، فإن فقد  يوجب الفعل أو 
الفعل، إنما نكون الشرائع ملزمة لأن المكلّف يعلم أن الله حين  
لطفاً   لكوĔا  بمقتضى حكمته  الإيجاب  منه  قد حسن  أوجبها 

  )164-م1962-دون نظر إلى ثواب الله. (عبد الجبار
وبما أن الشرائع قد فرضت لأĔا من جملة الألطاف    

بيان جهة الوجوب والحكمة   الواجب  العقليات، صار من  في 
يستنبط   أن  المكلًف  على  واجبا  صار  كما  التشريع،  من 

تحريم،    أو  وجوب  من  فيها  ورد  ما  طبيعة  ليكشف  الأحكام 
فالمشرعّ حين بينّ أن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، أشار  
ومن   الصلاة،  على  ʪلمداومة  يتحقق  الفحشاء  ترك  إن  إلى 
مقتضى حكمته تعالى أن تتقارب أوقاēا لتكون متواصلة حالاً  
أوضحها   التي  ʪلصورة  فرُضت  فقد  الطهارة  أما  حال،  بعد 
في   شرطاً  ما كان  وكل  الصلاة،  لصحة  شرط  لأĔا  الشرع، 
الصلاة في وقت مخصص   اللطف  نفسه ، كأن تكون  تحقيق 
الطاهر.   ʪلماء  الوضوء  هو  مخصوص  فعل  لها  ويؤدي  لها، 

) فأداء الفرائض تجعل الإنسان أقرب  71-م1983-(صبحي
أن   هنا  للاعتراض  مجال  ولا  الفساد،  عن  وأبعد  الصلاح  إلى 
الفساد إذ لا يمكن   يمتنع عن  الفريضة، ولا  يفعل  المكلف من 
إلى   فالداعي   " اللطف،  وإرادة  التكليف  إرادة  بين  الفصل 
الفساد   قبح  على  والدلالة  اللطف  إلى  الداعي  هو  التكليف 
تقوم مقام الدلالة على وجوب اللطف، ولا يحصل اللطف إلا  
يزدد من   لم  الفاحشة  تنهه صلاته عن  لم  فمن  الفساد  ʪرتفاع 

  )147،  2002الله إلا بعداً". (صبحي، 
النص   هذا  بوحدة    يعكس  المعتزلة  تمسك  مدى 

الفروض   لعزل  محاولة  أي  بذلك  رافضين  والأخلاق،  الدين 
أفعال   مجرد  ليس  فالصلاة  الأخلاقية،  دلالتها  عن  الشرعية 
تجسيد   هي  بل  ʪلتسليم،  ومختتمة  ʪلتكبير  مفتتحة  وأقوال 

  لمبادئ أخلاقية عميقة. 
السمعيات   فإن  المعتزلة،  عند  لذاēا  تجب  العقليات  أن  وبما 
لكوĔا   الحسن  إلى  تؤدي  لأĔا  لذاēا  تجب  (الشرائع) كذلك 
لطفاً، فليس ترك الصلاة ϥهون من الكذب، كما أن اللطف  



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

77                                          https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

لا يقتصر على افترضه الله على عباده من الفرائض والواجبات  
أحكام   من  الدين  بيًنه  ما  ليشتمل كل  يمتد  بل  فحسب، 
اللطف الإلهي من   إذا أĔا جميعا تعُد من مظاهر  وتشريعات، 
حيث ما يلزم عنها من مصلحة. غير أن الشرعيات لا تكون  
على   المشتمل  الكتاب  نصوص  أفصحت  إذ  إلا  لطفاً، 

تعالى:   لقوله  تحقيقاً  الخطاب  من  المراد  عن  أفََلاَ  الأحكام 
)، إذ في هذه الآية إشارة  82(سورة النساء:    يَـتَدَبَّـرُونَ الْقُرْآنَ 

فهم   في  والاستدلال  النظر  ودليل  العقل  إعمال  وجوب  إلى 
(صبحي،   مقاصدها.  واستجلاء  القرآنية  ،  1983النصوص 

75 .(  
أن المعتزلة لا يقتصرون على الحجج    يتضح من هذا   

الأدلة   شطر  اهتمامهم  يؤلون  إĔم  بل  آرائهم،  لنصرة  العقلية 
النقلية أي النصوص القرآنية ليعززوا đا براهينهم العقلية، معنى  
هذا أن الشرعيات عند المعتزلة Ϧتي موكدة على الواجبات التي  
Ϧتي   وايضا  ʪلعقل،  إدراكها  يمكن  أي  العقول،  في  وردت 
القواعد   العقل  يكشف  لذا  العقول،  في  اكتمل  لما  شارحة 
العقل   في  يتقرر  فما  الواجبة،  الأفعال  الشريعة  وتعين  الكلية، 
هذه   على  تعين  الشريعة  فإن  وعبادته،  الخالق  شكر  وجوب 

(السيد وأماكنها.  وأوقاēا  شروطها  وتبين  - العبادات 
  ) 158-م1998

يستطيع    وđذا   لا  التي  العقل  حدود  المعتزلة  تدرك 
أĔم   العقلين، إلا  اقرارهم ʪلحسن والقبح  فبالرغم من  تجاوزها، 
لا   الشرعي  فالحسن  شرعيين،  وقبح  حسن  كذلك  يثبتون 
يستطيع العقل إدراك وجه الحسن أو القبح فيهما، لأن الشرع  
وحده هو الذي يبين ذلك. فالشرائع Ϧتي إما منبهة للعقل مما  
كانت   لذلك  لأحكامه،  ضابطة  و  مقيدة  أو  عنه،  غفل 
الشريعة ضرورة إذ علمنا أن العقل لا يهتدي  إلا لما دًل عليه  
بدليل عقلي واضح ،  أما ما ليس كذلك، فلا سبيل له إليه ،  

أداء   إلى  أقرب  فعلها  عند  العبد  يكون  لا  أفعال  وهناك 
الواجبات أو اجتناب القبيح ، ومعرفة أĔا من ʪب اللطف لا  
المكلًفين،   أحوال  لاختلاف  وذلك  العقلي،  ʪلدليل  تدرك 
ʪختلاف الأزمنة والاماكن والظروف ، فما يكون واجب على  
مكلًف قد يكون محظورا على آخر، وما يحسن من أحد قد  
يكون قبيحا من غيره ، ولا تعرف هذه الفروق إلا ʪلشرع ، و  
لا   طهارة  بلا  الصلاة  أن  يدرك  أن  للعقل    يمكن  إلا كيف 
تعين على أداء الواجبات ، بل تكون داعية الى فعل القبيح .  

  ). 93-م1963 –(عبد الجبار  
  
الأنبياء:  - 3 الإلهي،  بعثـــة  اللطف  مظاهر  أهم  من  تعد 

وما حملوه   الدعوة  تبليغ  فضلاً عن  الأنبياء  بعثـــة  من  فالحكمة 
وبيان   العلة،  إزاحة  الشرائع،  وتعليم  الدين  أمور  تفضيل  من 
العرض   يوم  يقولوا  لا  حتى  الحجة  وإلزام  و  التكليف،  أحوال 
قبل   ألزمتهم  قد  الحجة  وإن كانت  رسولاً،  إلينا  أسلت  لولا 
إرسال الرسل ϥدلة العقل فإن الرسل تقوى الحجة، لاسيما أن  

لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَـعْقِلُ مَا كُنَّا  الكفار في ʭر جهنم يقولون:  
  ). 10. (سورة الملك الآية: فيِ أَصْحَابِ السَّعِيرِ 

أن بعثة الأنبياء لطفاً من   –تعتبر المعتزلة لأجل هذا    
الله تعالى لتنبيه العباد وحث عقولهم على النظر، وهذا ما يقرًره  
الجبائي بقوله: إن بعثة الرسل وسن الشرائع، وتمهيد الأحكام،  

(الشهرستاني ألطاف.  الصحيح جميعها  الطريق  - والتنبيه على 
يوصل  81-م1975 ما  هو كل  الإلهي  اللطف  أن  وبما   ،  (

لا   سبحانه  لأن الله  المعصية  عن  ويبعده  الطاعة  إلى  الإنسان 
للناس،   الأنبياء  بعثة   " لعباده كانت  النفع والصلاح  إلا  يريد 
إنما هو رشاد لهم هدى نحو طريق الحق مجنباً إʮهم الشر الذي  

  ) 514-م1962-يؤدي إلى فرقتهم وشتاēم ". (عبد الجبار
ليثبتوا صحة    –ʮϕت كثيرة    –فقد استشهد المعتزلة    



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

78                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

ما ذهبوا إليه في اعتبار بصفة الأنبياء لطفاً إلهياً للتنبيه والحث  
تعالى:   قوله  الحصر  لا  المثال  سبيل  على  منها  النظر،  على 

  َحُجَّةٌ بَـعْد ِّɍريِنَ وَمُنذِريِنَ لئَِلاَّ يَكُونَ للِنَّاسِ عَلَى ا رُّسُلاً مُّبَشِّ
  ) 165(سورة النساء:  الرُّسُلِ 

العباد    يذهب   أن  إلى  الآية  هذه  Ϧويل  في  المعتزلة 
ليس لهم من حجة قبل بعثة الأنبياء؛ لأن الحجة لازمة عليهم  
ʪلعقل، مؤكدين على أن الهدف من بعثة الأنبياء الحث على  
النظر، والنبيه من الغفلة والنسيان التي يقع فيها العباد فيقولون  
ربنا لولا أرسلت إلينا رسولاً يوقظنا من الغفلة وينبهنا لما وجب  
العقل ، ومن تلك الآʮت   فالرسول متمم لحجة  إليه،  الانتباه 

تعالى:   رَسُولاً قوله  عَثَ  نَـبـْ حَتىَّ  مُعَذِّبِينَ  (سورة    وَمَا كُنَّا 
)، حاول الزمخشري في كتابه الكشاف تفسير هذه  15الإسراء:

الآية: إن الحكمة الإلهية اقتضت ألا يعذب الله الناس إلا بعد  
الحجة   أن  من  ʪلرغم  الحجة،  يلزمهم  رسولاً  فيهم  يبعث  أن 
ϥدلة    ƅʪ لمعرفتهم  الأنبياء،  بعثة  قبل  العباد حتى  على  لازمة 
فكان   منه،  تمكنهم  مع  العقلي  النظر  اغفلوا  لكنهم  العقل، 
لا   لكي  غفلتهم  من  الغافلون  ايقاظ  الرسل  بعثة  من  الهدف 
إʭ كنا   فيقولون  لهم حجة  تكون  لا  ولكي  العذاب،  يصيبهم 
غافلين فلو أن الله سبحانه وتعالى بعث إلينا رسولاً ينبهنا لكنا  

  ). 162- 161 -م1998-آمنا.( السيد
متممة     النبوية  الشريعة  أن  إلى  المعتزلة  جمهور  يذهب  وđذا 

لو كنا نسمع أو نعقل  ومؤكدة للشريعة العقلية لقوله تعالى:  
السعير أصحاب  في  الملك:    ما كنا  فالجمع  10(صورة   ،(

وما هذا   التكليف،  مدار  يدور عليهما  الذي  الأساس  بينهما 
إلا لأن العقل وحده لا يستطيع أن يصل إلى مواقيت الأعمال  
إلى   النبوية  الشريعة   " الجبائي:  رد  رأينا كيف  وقد  ومقاديرها. 
إليها   يتطرق  لا  التي  الطاعات  ومؤقتات  الأحكام،  مقدرات 
يجب   والحكمة  العقل  وبمقتضى  فكر،  إيها  يهتدي  ولا  عقل، 

الجبار  (عبد  العاصي".  وعقاب  المطيع،  ثواب  الحكيم  - على 
  )221-م1972

ما   بين  جوهري  فارق  وجود  إلى  التنبيه  نود  السياق  هذا  وفي 
من   وموقفهم  العقلية،  ʪلشريعة  قولهم  في  المعتزلة  إليه  ذهب 
من   البراهمة  إليه  ذهب  ما  وبين  والرسل،  الأنبياء  بعثة  ضرورة 
إنكار الرسل وإثبات الشريعة العقلية وحدها، فالبراهمة يرون أن  
العقلية   الأحكام  وأن  والقبح،  الحسن  إدراك  في  العقل كاف 

  مطلقة، فلا حاجة في نظرهم إلى إرسال الأنبياء. 
أما المعتزلة فعلى الرغم من اتفاقهم مع البراهمة في القول بدلالة  
العقل في حسن الأفعال وقبحها، إلا أĔم خالفوهم في مسألة  
النبؤة، إذ لا يمنع عندهم أن يبعث الله تعالى رسلاً، مع أنه قد  
منح العباد عقولا ēديدهم سبيل الرشاد، لأن في إرسال الرسل  
حكمة إذ فيها في بيان لحال المكلًف، وتفصيل لأمور الدين،  

،  1983وتعليم الشرائع، وإقامة الحجة على العباد. (صبحي،  
76-77(  

تكون بعثة الأنبياء ʪعتبارها لطفاً من الألطاف تكون  وđذا     
الصحيح، ومنبه   الطريق  إلى  الوصول  للعقل من أجل  مساندة 

وهذا ما    –له من غفلته أو سهوته اللتين يمكن أن يقع فيهما  
أصول   أن  "اتفقوا على  قائلاً:  المعتزلة  نقلا  الشهرستاني  يؤكده 
المعرفة، وشكر المنعم، واجبة قبل ورود الشرع، والحسن والقبح،  
تعالى   للباري  ألطاف  التكاليف  وورد  ʪلعقل،  معرفتها  يجب 
  ًʭامتحا السلام  عليهم  الأنبياء  بتوسط  العباد  إلى  أرسلها 

  ) 43، 1975واختياراً".  (الشهرستاني، 
  الخاتمة 

النتائج، نجملها   توصلنا في ختام هذا البحث إلى مجموعة من 
  في النقاط التالية: 

في  -1 المعتزلة  عند  الإلهي  اللطف  مفهوم  يختزل  أن  يمكن  لا 



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

79                                          https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

رؤية   بوصفه  يفهم  بل  الدلالة،  محدود  ديني  اصطلاح  إطار 
ʪلفعل    –ميتافيزيقية   الإلهي  الفعل  لعلاقة  تؤسس  عقلانية 

فعل   بمثابة  فالطف  والحكمة الإلهين،  العدل  بمقتضى  الإنساني 
الأفعال   من  يختاره  ما  تنفيذ  على  للإنسان  ودافع  معين  إلهي 
ما   ويترك  يختار،  ما  الإنسان  يختار  إكراه، كي  أو  إلجاء  دون 

  يريد تركه. 

أوجبوا  -2 فقد  الإلهي،  اللطف  وجوب  بفكرة  المعتزلة  تمسك 
على الله بعض الألطاف، كالتكليف، وبعثة الأنبياء، والشرائع،  
معنى   الوجوب  لهذا  فإن  ذلك،  غير  الى  ولأصلح  والصلاح 
الذات   بتنزيه  الإلهي  العدل  يقتضيه  ما  وهو  خالصاً،  عقلياً 
الإلهية عن الظلم وفعل القبيح، والحكمة الإلهية وخيرية الأفعال  

  الإلهية، وليس المعنى الظاهر الوجوب الحتمي والإلزامي. 

أحصى المعتزلة تجليات مظاهر اللطف الإلهي، وجعلوا أبرز  -3
أفعاله سبحانه وتعالى   فعل من  تجلياته حكمته وعدله أن كل 
وزʮدة   وسعها  إلا  نفساً  الله  يكلف  فلا  اللطف  من  نوع 
والعقاب،   للثواب  استحقاقاً  والإلطاف،  والصوارف  الدواعي 
العقل: وهو أوجب الإلطاف، وأول   يتم إلا ϵكمال  وهذا لا 
والاستدلال   النظر  الإنسان  يستطيع  التكليف، وبه  مقتضيات 
العقل   بمقتضى  وايضاً  وتعالى،  سبحانه  الله  لمعرفة  المؤدي 
المقبحات   ويترك  الواجبات  يؤدي  أن  المكلف  يستطيع 
للثواب والعقاب، والعلم بسائر ما كلف به شخصاً   استحقاقاً 
العقل   إلزام حجة  وعقلاً. كذلك من ألطافه تعالى إلى جانب 
وتعاليم   الدين  أمور  وتفصيل  الدعوة  وتبليغهم  الأنبياء:  بعثه 
وإلزامهم   العلة،  وذلك لإزاحة  المكلفين  أحوال  وبيان  الشرائع، 
الحجة أمام العباد، ولم يقتصر لطفه تعالى ϵكمال العقل وبعثه  
في   ألطاف  هي  التي  ʪلشرعيات:  عباده  الزم  بل  الأنبياء، 
العقليات، إذ đا يكون المكلف أقرب إلى اختيار الطاعة وأداء  

صالح الأعمال، وأبعد ما يكون عن المعصية وترك المقبحات،  
فالألطاف هي تفضيل من الله على العباد. فاللطف الإلهي هو  
لعدل الله ورحمته ʪلعباد، وهو   العملي  والتعبير  تفضل من الله 
الجزاء   واستحقاق  التكليف  إمكان  يضمن  الذي  الأساس 
الإنسان   تجعل  إنسانيّة  رؤية  ويعكس  الأخلاقية،  والمسئولية 
فاعلاً حرčا وعاقلاً ومسؤولاً، وتُبرز عدل الله ورحمته وحكمته.  
وđذا مثًل اللطف الإلهي أحد أبرز مظاهر النزعة الإنسانيّة التي  
أخلاقية   عقلانية  مدرسة  وجعلته  الاعتزالي،  الفكر  طبعت 
التكليف   اهتمّت ϵنصاف الإنسان وتكريمه في سياق  ʪمتياز 

 . الديني 

  المصادر والمراجع 
  أولاً: القرآن الكريم 

  ʬنياً: المصادر 
أبي الحســن الأشــعري: مقــالات الإســلاميين، تحقيــق: محــي  . 1

ــيروت،  ــيدا، بـ ــرية، صـ ــة العصـ ــد (المكتبـ ــد الحميـ ــد عبـ ــدين محمـ الـ
  م).1990

، 3أبـو الفضــل جمـال الــدين ابـن منظــور: لسـان العــرب، ط . 2
  هـ).1414(بدون، دار صادر، 

أبــــو حســــين الخيــــاط: الانتصــــار والــــردّ علــــى ابــــن الراونــــدي  . 3
ـــة دار  ــاهرة، مطبعـ ــدكتور نيــــبرج، (القــ ــق وتعليــــق الــ ــد، تحقيــ اĐلــ

  م).1925الكتب المصرية، 
الباقلاني: الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به،  . 4

، (المكتبــة الأزهريــة للــتراث، 2تحقيــق: محمــد زاهــد الكــوثري، ط
  م).2000

الجــويني: الشــامل في أصــول الــدين، تحقيــق: علــي النشـــار،  . 5
ــارف،  ــأة المعـ ــكندرية، منشـ ــار، (الإسـ ــهير مختـ ــون، سـ ــل عـ وفيصـ

  م).1969
الشهرستاني: الملل والنحل، على هامش كتاب (الفصل في  . 6



                                ISSN : 3740-2791 /51 
     Faculty of Education journal / Sirte University (Vol (5) No (1))                            26  2026يناير   

                          Doi ( https://doi.org/10.37375/foej.v5i1.3807)  

            مريم خليفة المبروك 

80                                         https://journal.su.edu.ly/index.php/edujournal  Homepage: Source     

، (بـيروت، دار المعرفـة، 2الملل والأهواء والنحل) لابن حزم، ط
  م).1975

تــونس، الــدار -الطــاهر أحمــد الــزاوي: مختــار القــاموس (ليبيــا . 7
  العربية للكتاب، ب.ت)

القاضــــي عبــــد الجبــــار: المغــــني في أبــــواب التوحيــــد والعــــدل،  .8
ــيم  11ج ــار وعبـــــد الحلـــ (التكليـــــف) تحقيـــــق محمـــــد علـــــي النجـــ

  م).1965النجار، (القاهرة، المؤسسة العامة للتأليف والنشر، 
، (اللطـف) تحقيـق 13. المغني في أبواب العدل والتوحيـد، ج9

الــــدكتور أبـــــو العـــــلا عفيفـــــي، (القــــاهرة، الـــــدار الحريـــــة العامـــــة، 
 م).1962

(الشـــرعيات)  17. المغـــني في أبـــواب العـــدل والتوحيـــد، ج 10
ــق أمــــين الخــــولي، مراجعــــة طــــه حســــين (القــــاهرة، المؤسســــة  تحقيـ

  م).1963العامة للتأليف والنشر، 
، 1. شرح الأصول الخمسة، تحقيق عبد الكريم عثمـان، ط11

  م)1965(مكتبة وخبة، 
. فرق وطبقات المعتزلة، تحقيق وتعليق: علي سامي النشار 12

ــــــات الجامعيـــــــة،  وعصـــــــام الـــــــدين علـــــــي (القـــــــاهرة، دار المطبوعـ
  م).1972

ــق ويلفــــرد مــــاد 13 ــول الــــدين، تحقيـ . الملاحمـــي: الفــــائق في أصـ
ــدرمت، ط ــارتين مكـ ــرة، المعهـــد  1لونـــك ومـ ــرلين الحـ (جامعـــة بـ

 م).2007الإيراني للفلسفة، 
. الشهرســــتاني: Ĕايــــة الاقــــدام في علــــم الكــــلام، صــــححه 14

  م).1931ألفرد جيوم، (اكسفورد، لندن، 
ــــع ــــ   ʬلثاً: المراجــ

الفكر   . 1 في  الأخلاقية  الفلسفة  صبحي:  محمود  أحمد 
 م). 1983، (القاهرة، دار المعارف، 2الإسلامي، ط

ج . 2 (المعتزلة)،  الكلام  علم  في  صبحي:  محمود  ،  1أحمد 
 م). 2002(الإسكندرية، مؤسسة الثقافة الجامعية، 

متأخري    . 3 عند  الإلهي  اللطف  الكساسبة:  عيسى  محمد 
الشريعة   علوم  راʮت  مجلة  السني،  ʪلفكر  مقارنة  الأشاعرة 

  م. 2016، 1، العدد43والقانون، الجامعة الأردنية، اĐلد 
الجبار،    . 4 القاضي  عند  والشر  الخير  السيد:  صالح  محمد 

  م). 1998(القاهرة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، 
مفكري    . 5 لدى  والشر  الخير  قضية  الجليند:  السيد  محمد 

 م). 2006، (القاهرة، دار قباء الحديثة، 6الإسلام، ط
 


